«Mi alma tiene sed de Dios, del Dios vivo» (Sal 42,3)
Orientaciones doctrinales sobre la oracion cristiana

I. Situacion espiritual y retos pastorales

1. La sed de Dios acompaia a todos y cada uno de los seres humanos durante
su existencia. Asi expresa san Agustin esta experiencia universal: “Nos
hiciste, Sefior, para ti, y nuestro corazén esta inquieto hasta que descanse
en ti”!. Sin embargo, la cultura y la sociedad actuales, caracterizadas por
una mentalidad secularizada, dificultan el cultivo de la espiritualidad y de
todo lo que lleva al encuentro con Dios. Nuestro ritmo de vida, marcado
por el activismo, la competitividad y el consumismo, genera vacio, estrés,
angustia, frustracion, y multiples inquietudes que no logran aliviar los
medios que el mundo ofrece para alcanzar la felicidad.

2. En este contexto no pocos sienten un deseo acuciante de silencio, serenidad
y paz interior. Estamos asistiendo al resurgir de una espiritualidad que se
presenta como respuesta a la “demanda” creciente de bienestar emocional,
equilibrio personal, disfrute de la vida o serenidad para encajar las
contrariedades...; una espiritualidad entendida como cultivo de la propia
interioridad para que el hombre se encuentre consigo mismo, y que muchas
veces no lleva a Dios. Para ello, muchas personas, incluso habiendo crecido
en un ambito cristiano, recurren a técnicas y métodos de meditacion y de
oracion que tienen su origen en tradiciones religiosas ajenas al cristianismo
y al rico patrimonio espiritual de la Iglesia. En algunos casos esto va
acompafiado del abandono efectivo de la fe catdlica, incluso sin
pretenderlo. Otras veces se intenta incorporar estos métodos como un
“complemento” de la propia fe para lograr una vivencia mas intensa de la
misma. Esta asimilacion se hace frecuentemente sin un adecuado
discernimiento sobre su compatibilidad con la fe cristiana, con Ila
antropologia que se deriva de ella y con el mensaje cristiano de la
salvacion.

3. Las preguntas que suscita esta situacion son numerosas: ;/La oracidon es un
encuentro con uno mismo o con Dios? ;Es abrirse a la voluntad de Dios o
una técnica para afrontar las dificultades de la vida mediante el
autodominio de las propias emociones y sentimientos? ;Es Dios lo mas
importante en la oracién o uno mismo? En el caso de que se admita una
apertura a un ser trascendente, ;tiene un rostro concreto o estamos ante un
ser indeterminado? (Es el camino de acceso a Dios que nos ha abierto
Jesucristo uno mas entre otros posibles o es el que nos conduce al Dios

' SAN AGUSTIN, Confesiones, 1. 1: CCL 27, 1.



vivo y verdadero? ;Qué valor tienen para un cristiano las ensefanzas de
Jesus sobre la oracion? ;Qué elementos de la tradicion multisecular de la
Iglesia se deben preservar? ;Qué aspectos propios de otras tradiciones
religiosas pueden ser incorporados por un cristiano en su vida espiritual?
Son cuestiones decisivas para discernir si estamos ante una praxis cristiana
de la oracion.

La Iglesia, consciente de que el corazon del hombre no encontrard descanso
mas que en el Dios y Padre de nuestro Sefior Jesucristo, que es el tinico que
puede satisfacer su sed de eternidad, tiene el deber de proponer el mensaje
cristiano en todos los tiempos. La experiencia cristiana, enraizada en la
Revelacion y madurada a lo largo de la historia, es tan rica que, segun las
exigencias y caracteristicas de cada €poca, se privilegian algunos aspectos
u otros. Cuando la fe cristiana constituye un supuesto aceptado por la
mayoria de la sociedad, que configura su identidad cultural y es fuente de
unos valores compartidos, es logico que los debates teologicos y las
cuestiones morales ocupen el centro de interés en la vivencia de la fe. En
cambio, cuando falta el fundamento de la fe personalmente asumida o, al
menos, culturalmente compartida, las doctrinas se vuelven incomprensibles
y las exigencias éticas acaban siendo inaceptables para muchos.

El momento actual plantea sus propias urgencias pastorales. Si bien
siempre sera necesario dar razon de nuestra esperanza (cf. 1Pe 3, 15) y
presentar la bondad de las exigencias morales de la vida en Cristo para no
caer en el peligro del fideismo o de un cristianismo reducido a puro
sentimiento, en este contexto cultural, en el que tantos viven al margen de
la fe, el desafio basico consiste en “mostrar” a los hombres la belleza del
rostro de Dios manifestado en Cristo Jesis de modo que se sientan atraidos
por El. Si queremos que todos conozcan y amen a Jesucristo y, por medio
de El, puedan llegar a encontrarse personalmente con Dios, la Iglesia no
puede ser percibida inicamente como educadora moral o defensora de unas
verdades, sino ante todo como maestra de espiritualidad y ambito donde
llegar a tener una experiencia profundamente humana del Dios vivo.

. A esta Comision Episcopal para la Doctrina de la Fe llegan frecuentemente
consultas sobre la verdadera espiritualidad cristiana, especialmente sobre
las practicas de meditacion que incorporan métodos y técnicas importadas
de las grandes religiones asiaticas, en alternativa o en concomitancia con la
fe y la espiritualidad cristianas. En sintonia con las ensefanzas de la
Iglesia®, la presente notificacion quiere mostrar la naturaleza y la riqueza de

2 Cf. Catecismo de la Iglesia Catdlica (11 octubre 1992), 4. parte, n. 2558-2854; CONGREGACION PARA
LA DOCTRINA DE LA FE, Carta a los obispos de la Iglesia catolica sobre algunos aspectos de la meditacion
cristiana — Orationis formas (15 octubre 1989); CONSEJO PONTIFICIO DE LA CULTURA Y CONSEJO

2



la oracion y de la experiencia espiritual enraizada en la Revelacion y
Tradicion cristiana, recordando aquellos aspectos que son esenciales;
ofreciendo criterios que ayuden a discernir qué elementos de otras
tradiciones religiosas hoy en dia muy difundidas pueden ser integrados en
una praxis cristiana de la oracion y cudles no; e indicando las razones de
fondo de la incompatibilidad de ciertas corrientes espirituales con la fe
cristiana. Con ello, queremos ayudar a las instituciones y grupos eclesiales
para que ofrezcan caminos de espiritualidad con una identidad cristiana
bien definida, respondiendo a este reto pastoral con creatividad y, al mismo
tiempo, con fidelidad a la riqueza y profundidad de la tradicion cristiana.

I1. Aspectos teolégicos

Un antiguo principio teologico dice: “Lex orandi, lex credendi”, o bien:
“legem credendi lex statuat supplicandi». La fe y la oracién son
inseparables, ya que “la Iglesia cree como ora™ y en lo que reza expresa lo
que cree. Por ello, si queremos afrontar adecuadamente esta problematica,
nos hemos de referir brevemente a algunas cuestiones teoldgicas que tienen
que ver con la cristologia y con la comprension de la salvacién. De hecho,
ciertos planteamientos dentro de la Iglesia han podido favorecer la acogida
acritica de métodos de oracidon y meditacion extrafios a la fe cristiana.

Durante las ultimas décadas el misterio de Cristo ha estado en el centro del
debate teoldgico. Ademas de la relacion de continuidad entre el Jesus de la
historia y el Cristo de la fe planteada por la incorporacién de los métodos
historico-criticos, ha tenido gran trascendencia en la reflexion cristoldgica
la realidad de la Encarnacion y la confesion de Jesucristo como Salvador
inico y universal®. En relacion con la doble naturaleza de la Unica persona
divina del Verbo, algunos autores han cuestionado el caracter
absolutamente singular del acontecimiento de la Encarnacion del Hijo de
Dios, interpretando este hecho historico-salvifico como un simbolo de la
presencia de Dios en todo ser humano. Jesus de Nazaret no seria el Hijo
unico de Dios hecho hombre en la plenitud de los tiempos, sino alguien en
quien se habria dado la presencia de la divinidad con mayor intensidad,

PONTIFICIO PARA EL DIALOGO INTERRELIGIOSO, Jesucristo, portador del agua de la vida. Una reflexion
cristiana sobre la New Age (3 febrero 2003).

3 Catecismo de la Iglesia Catdlica (11 octubre 1992), n. 1124.

4 Los papas han aprobado importantes declaraciones de la Congregacién para la Doctrina de la Fe sobre
estas cuestiones: Declaracion para salvaguardar la fe de algunos errores recientes sobre los misterios de la
Encarnacion y la Trinidad — Mysterium filii Dei (21 febrero 1979); Declaracion Dominus lesus, sobre la
unicidad y la universalidad salvifica de Jesucristo y de la Iglesia (6 agosto 2000). También la Conferencia
Episcopal Espaifiola se ha pronunciado en distintas ocasiones sobre cuestiones relacionadas con la fe en
Jesucristo: COMISION EPISCOPAL PARA LA DOCTRINA DE LA FE, Cristo presente en la Iglesia. Nota
doctrinal sobre algunas cuestiones cristologicas e implicaciones eclesiologicas (1992); ASAMBLEA
PLENARIA DE LA CEE, Instruccion pastoral Teologia y secularizacion en Espaiia (30 marzo 20006),
especialmente los numeros 22-35; ID., Jesucristo, Salvador del hombre y esperanza del mundo.
Instruccion pastoral sobre la persona de Cristo y su mision (21 abril 2016).



pero no de forma cualitativamente distinta a cualquier ser humano. Asi, la
Encarnacion dejaria de ser un acontecimiento unico y Jesucristo perderia la
singularidad que le confiere su constitucion divino-humana. Desde estos
supuestos, Jess no pasaria de ser un gran maestro que habria abierto un
camino espiritual para que sus seguidores pudieran encontrar a Dios, igual
que otros han iniciado tradiciones espirituales distintas. De ese modo, la
humanidad de Cristo como camino concreto para llegar a Dios pierde su
caracter Unico y su ensefianza no tiene mas valor que la de otros maestros
fundadores de religiones, con los que queda equiparado Jesus.

9. Por otra parte, el encuentro del cristianismo con otras religiones,
especialmente asidticas, ha dado lugar a las teologias del pluralismo
religioso. Si, cuando se reduce la Encarnacion a un simbolo, se diluye el
caracter singular del Hijo, en estas teologias se difumina el rostro concreto
del Dios cristiano, el Padre de nuestro Sefior Jesucristo. Referirse a Dios
como hizo Jesus llamandolo “Padre mio y Padre vuestro” (Jn 20, 17) seria
una forma mas de hablar de la divinidad, del mismo modo que otras
religiones usan términos mdas adecuados a su contexto cultural. La
Revelacion acontecida en Jesucristo no seria decisiva para conocer la
verdad sobre Dios. El relativismo que caracteriza la mentalidad de nuestro
mundo se traslada asi al dmbito de lo religioso, de modo que ninguna
religion puede presentarse con una pretension de verdad. Todas las
religiones quedan objetivamente equiparadas como caminos posibles de
revelacion y de salvacion. Esta mentalidad vacia de contenido la fe
cristiana y tiene consecuencias directas en algunos aspectos fundamentales
de la vida de la Iglesia. No solo en la espiritualidad; pensemos, por
ejemplo, en el peligro que esto entraia para la actividad misionera, que se
volveria innecesaria si Cristo no fuera el Revelador del Padre y el Salvador
inico y universal®.

10. Ademas, es importante notar la sustitucion que se ha producido en nuestra
cultura de la idea cristiana de la salvacion por el deseo de una felicidad
inmanente, un bienestar de caracter material o el progreso de la humanidad.
De este modo, la esperanza de los bienes futuros queda reemplazada por un
optimismo utdpico, que confia en que el hombre podré alcanzar la felicidad
mediante el desarrollo cientifico o tecnologico®. Cuando se experimenta
que la prosperidad material no asegura esa felicidad, esta se busca en un

5 SAN JUAN PABLO I, Carta enciclica sobre la permanente validez del mandato misionero - Redemptoris
missio (7 diciembre 1990), n. 36; CONGREGACION PARA LA DOCTRINA DE LA FE, Declaracion Dominus
lesus, n° 4; 1d., Nota doctrinal acerca de algunos aspectos de la Evangelizacion (3 diciembre 2007).

¢ BENEDICTO XVI, Carta enciclica Spe salvi, sobre la esperanza cristiana (30 noviembre 2007), n. 22;
Congregacion para la Doctrina de la Fe, Carta Placuit Deo, sobre algunos aspectos de la salvacion
cristiana (22 febrero 2018), n° 6.



subjetivismo cuyo objetivo es llegar a estar bien con uno mismo’. En
ambos casos, se obvia el hecho de la muerte, el dolor, el fracaso y los
dramas de la historia; se produce una mundanizacion de la salvacion y se
pierde el horizonte de eternidad que impregna la existencia humana.

II1. Las espiritualidades que se derivan de estas doctrinas
a) Asimilacion de la metodologia del budismo zen

11. El deseo de encontrar la paz interior ha favorecido la difusion de la
meditacion inspirada en el budismo zen en muchos ambientes de nuestra
sociedad®. No podemos entrar aqui en un analisis de las diferencias entre
las distintas corrientes. Aludiremos, mas bien, a algunos elementos
comunes. En primer lugar, la reduccion de la oracion a meditacion y /la
ausencia de un tu como término de la misma convierten este tipo de
practicas en un monologo que comienza y termina en el propio sujeto. La
técnica zen consiste en observar los movimientos de la propia mente con el
fin de pacificar a la persona y llevarla a la unidon con su propio ser.
Entendida asi, dificilmente puede ser compatible con la oracion cristiana,
en la que lo mas importante es el Tt divino revelado en Cristo.

12. Desde la idea de que el sufrimiento tiene su origen en la no aceptacion de
la realidad y en el deseo de que sea distinta, la meta de la meditacion zen es
ese estado de quietud y de paz que se alcanza aceptando los
acontecimientos y las circunstancias como vienen, renunciando a cualquier
compromiso por cambiar el mundo y la realidad. Por tanto, si con este
método la persona se conformara solo con una cierta serenidad interior y la
confundiera con la paz que solo Dios puede dar, se convertiria en obstaculo
para la auténtica practica de la oracidn cristiana y para el encuentro con
Dios.

13. Ademas, frecuentemente el zen elimina la diferencia entre el propio yo y
lo que estad fuera, entre lo sagrado y lo profano, entre lo divino y lo creado.
Una energia difusa anima toda la realidad visible e invisible que a veces

7 Sobre el pelagianismo y el gnosticismo actuales, cf. FRANCISCO, Exhortacion apostolica Gaudete et
exsultate, sobre le llamado a la santidad en el mundo actual (19 marzo 2018), n. 36-62; CONGREGACION
PARA LA DOCTRINA DE LA FE, Carta Placuit Deo, n° 3: “En nuestros tiempos prolifera una especie de
neopelagianismo para el cual el individuo, radicalmente auténomo, pretende salvarse a si mismo, sin
reconocer que depende, en lo mas profundo de su ser, de Dios y de los demas. La salvacion es entonces
confiada a las fuerzas del individuo, o de las estructuras puramente humanas, incapaces de acoger la
novedad del Espiritu de Dios. Un cierto neo-gnosticismo, por su parte, presenta una salvacion meramente
interior, encerrada en el subjetivismo, que consiste en elevarse con el intelecto hasta los misterios de la
divinidad desconocida”.

8 Muchas veces estas técnicas de meditacion, como el mindfulness, intentan esconder su origen religioso y
se difunden en movimientos que se podrian reunir bajo la denominacidon New Age, por cuanto se
proponen en alternativa a la fe cristiana.



adquiere fisonomia panteista. Si en algin momento se alude a la divinidad,
no se puede distinguir el rostro personal del Dios cristiano. Cuando la
divinidad y el mundo se confunden y no hay alteridad, cualquier tipo de
oracion es inutil.

14. A veces la meditacion zen es practicada por grupos cristianos y
organizaciones eclesiales. Algunos llegan incluso a hablar de un supuesto
zen cristiano. En principio esto no supondria mayor dificultad si se limitara
a incorporar a la pedagogia de la oracion cristiana ciertas técnicas que
predisponen el cuerpo y el espiritu al silencio necesario para la oracion’,
pero en no pocas ocasiones va mas alld de esto, teniendo consecuencias
para la misma comprension de la oracion. Como criterio de discernimiento,
es bueno distinguir, en primer lugar, entre las técnicas concretas y el
método. El método, como itinerario completo de meditacion, es inseparable
de la meta a la que se quiere llegar y de los supuestos antropoldgicos,
religiosos y teoldgicos en los que nace y se sustenta. En cambio, las
técnicas concretas para alcanzar ciertos estados de &animo previos a la
oracion podrian aislarse del conjunto del método y de sus fundamentos. No
es posible una oracion propiamente cristiana que asuma globalmente un
método que no esté originado o se aparte del contenido de la fe'®. Tampoco
se pueden aceptar acriticamente ciertos planteamientos que interpretan
algunos temas centrales de la fe cristiana desde los esquemas de
pensamiento propios del budismo zen, estableciendo paralelismos, por
ejemplo, entre el camino del zen y Jesiis como camino; o entre la kénosis
de Dios (el Hijo de Dios que se vacia) y el desapego y el desprendimiento
radical que se practica en el budismo (el vaciarse de uno mismo). Estos
paralelismos llevan frecuentemente a desvirtuar el contenido de la fe,
porque olvidan que la universalidad salvifica de Jesucristo “abarca los
aspectos de su mision de gracia, de verdad y de revelacion™!!.

b) Espiritualidad desde la teologia del pluralismo religioso

15. El estudio comparado de las grandes tradiciones religiosas ha conducido a
una toma de conciencia de los elementos comunes a todas ellas. La
dificultad surge cuando de los andlisis fenomenoldgicos se extraen
conclusiones teoldgicas y el pluralismo religioso de hecho se transforma en
un pluralismo religioso de derecho. En tal caso, todas las religiones serian
igualmente mediaciones de la divinidad, que se manifiesta de multiples
maneras en cada una de ellas. Ninguna podria pretender exclusividad o

® CONGREGACION PARA LA DOCTRINA DE LA FE, Carta Orationis formas, n° 28.

10 CONGREGACION PARA LA DOCTRINA DE LA FE, Carta Orationis formas, n° 3: “La oracion cristiana esta
siempre determinada por la estructura de la fe cristiana, en la que resplandece la verdad misma de Dios y
de la criatura. Por eso se configura, propiamente hablando, como un didlogo personal, intimo y profundo,
entre el hombre y Dios”.

' SAN JUAN PABLO 11, Carta enc. Redemptoris missio, n° 5.



totalidad frente las demas, pues todas servirian para acceder a la divinidad
y todas estarian limitadas por sus condicionamientos culturales, que
explicarian sus diferencias.

16. El relativismo religioso se convierte de este modo en criterio de
discernimiento de la auténtica espiritualidad. Asi como las diversas
religiones podrian constituir caminos validos de salvacion y de
conocimiento de Dios, todas sus practicas espirituales podrian conducir al
encuentro con El, ya que, si Dios no ha manifestado su rostro plenamente
en ninguna de ellas, no podriamos saber qué camino es el mejor para llegar
a El. En esta logica, los itinerarios de vida espiritual que sean capaces de
relativizar sus caracteristicas propias y enriquecerse con las practicas y
usos de los demas, es decir, la suma de las religiones, tendria mas valor que
cada una por separado. Como consecuencia, una nueva experiencia
compartida de lo divino, fruto del encuentro y la conjunciéon de todas las
religiones, seria mas completa y enriquecedora que la propuesta limitada de
cada una de ellas. En el fondo de este planteamiento hay una negacion de
toda posibilidad de llegar a tener un conocimiento positivo de Dios, aunque
sea limitado.

17. Aplicando estos principios al cristianismo, la revelacion de Cristo
apareceria como una mas, condicionada histérica y culturalmente y, por eso
mismo, susceptible de ser complementada con las aportaciones de las otras
experiencias religiosas. La afirmacion de que Jesucristo nos revela el
verdadero rostro de Dios y que quien le ha visto a El ha visto al Padre (cf.
Jn 14, 9) no habria que interpretarla en un sentido exclusivo, puesto que en
Cristo no conoceriamos a Dios mas que en otras religiones. El cristianismo
estaria llamado a trascender lo propio para valorar lo que es comun a todas
las experiencias religiosas de la humanidad. Y en eso que es comun hallaria
la verdad que esté4 presente en todas ellas.

18. La fe cristiana se fundamenta en el hecho de que Dios se ha revelado en su
Hijo Jesucristo, que es su propia Palabra eterna, como Trinidad amorosa.
Aun afirmando los limites de nuestros conceptos, sabemos que la
representacion trinitaria se corresponde con el ser de Dios; y que mediante
el Hijo y el Espiritu se nos ha abierto el camino para llegar hasta el Padre.
Por eso, aquellas formas de espiritualidad en las que en todo su recorrido se
prescinde de la fe trinitaria y, particularmente de la Encarnacién, no son
compatibles con la fe cristiana, por distanciarse con claridad de la imagen
cristiana de Dios. Una espiritualidad que se base en un apofatismo radical y
excluyente de toda afirmacidn positiva acerca de Dios y proponga una via
exclusivamente negativa para llegar a El, o que practique Gnicamente el



silencio sumo como la actitud propia ante el absoluto, no es compatible con
la fe cristiana de Dios!2.

¢) Cristo como simple ejemplo

19. La interpretacion del acontecimiento de la Encarnaciéon como un
“simbolo” lleva a concebir a Jesus como un modelo paradigmatico del
camino que todo ser humano esta llamado a recorrer para llegar a Dios. La
meta del itinerario espiritual seria la identificacion con lo divino mediante
un proceso de vaciamiento interior y de donacion de si mismo que conduce
a un nuevo modo de ser. Esto, que estd presente en todas las tradiciones
religiosas, lo habria vivido de un modo ejemplar Jests de Nazaret, pero no
seria algo propio y exclusivo del cristianismo. Es mas, este camino estaria
de algin modo implicito en el interior de cada ser humano, aunque
adormecido.

20. Segln este planteamiento, la mision de Cristo habria consistido en indicar
un camino —que no seria el Unico— para alcanzar la divinidad, y en
despertar la conciencia de los hombres para que por si mismos saquen a la
luz lo que ya existia dentro de ellos. Esto lleva a una relativizacion de la
mediacion del Hijo para la salvacion y, como consecuencia, de todos los
elementos que en la ensefianza de Cristo y en la doctrina de la Iglesia se
proponen como medios concretos para llegar a Dios. Todo esto serian
mediaciones de valor secundario y que, a medida que se avanza en la
experiencia espiritual, irian siendo superadas. El crecimiento espiritual
llevaria a relativizar los aspectos concretos condicionados historica y
culturalmente de la persona de Jesus, para quedarse con aquellos que
pueden ser validos para todos los hombres con independencia de su credo.
Esto conduce a una espiritualidad que, tomando a Jesucristo como modelo
de un modo de ser y despojandolo de los elementos historicos concretos, ve
en El la realizacion del ideal comtn a todos los caminos espirituales de la
humanidad.

IV. Elementos esenciales de la oracion cristiana
a) La oracion de Jesus

21. Para responder a estos desafios teologicos y pastorales y discernir los
elementos esenciales de la oracidn cristiana, hay que dirigir en primer lugar
una mirada a Jesucristo. El es el unico camino que nos conduce al Padre.
Sus hechos y dichos son la norma y el referente principal de la vida
cristiana. En los evangelios encontramos abundantes testimonios sobre la

12 CONGREGACION PARA LA DOCTRINA DE LA FE, Carta Orationis formas, n° 12.



vida de oraciéon del Sefior y algunas ensefianzas al respecto. Jesus se
retiraba a orar, unas veces solo (cf. Mc 6, 46; Mt 14, 23) y otras
acompafiado por alguno de sus discipulos (cf. Lc 9, 28; 22, 41). A veces
pasaba la noche en oracion alejado de las multitudes que le buscaban (cf.
Lc 6, 12). Especialmente significativos son los momentos de oracion antes
de tomar decisiones importantes en su mision (cf. Lc 6, 12-13). Las
palabras que pronuncio en la cruz son su Ultima oracion con la que pone su
vida en manos de Dios (cf. Lc 23, 46).

22. La oracion del Sefior es expresion de su relacion filial con el Padre. Esta,
por tanto, dirigida a Dios y nunca es un ejercicio de introspeccién que
termina en El mismo. El Dios a quien el Sefior se dirige tiene un rostro
concreto. El Sefior no vino al mundo para hacer su voluntad, sino para
cumplir la voluntad del Padre que le habia enviado (cf. Jn 6, 38). Su
obediencia no es la de quien se somete por la fuerza a una imposicion que
le viene dada desde fuera, sino que nace del amor. Los momentos de mayor
kénosis son ocasiones privilegiadas en las que la oracidn del Sefior expresa,
alimenta y vive humanamente su relacion filial con el Padre. Es ese amor el
que le lleva a vivir una entrega total y plena a la mision encomendada por
el Padre. Todas las oraciones de Jesus son expresion de un corazén en el
que no hay la mas minima disociacién entre amor y obediencia en la
realizacion de su mision salvifica'®: su oracion brota del gozo del Espiritu
para dar gracias al Padre (cf. Lc 10, 21); se dirige al Padre con confianza
antes de resucitar a Lazaro (cf. Jn 11, 41-42); pide por sus discipulos para
que el mundo crea (cf. Jn 17); nace de su interior aceptando beber el caliz
de la cruz en el contexto de la pasion (cf. Lc 22, 42); suplica al Padre el
perddn para sus verdugos desde la cruz (cf. Lc 23, 34), etc.

23. En la oracion del Sefor, el centro no son sus deseos ni la consecucion de
una felicidad terrena al margen de Dios, sino la comunidn con el Padre. El
criterio de autenticidad de la oracién cristiana es la confianza filial en Dios,
para aceptar que se haga siempre su voluntad, sin dudar nunca de El y
poniéndose al servicio de su plan de salvacion. Vivir como si Dios no
existiera es la mayor dificultad para la oracion.

b) La ensenianza de Jesus sobre la oracion
24. En este tiempo en el que parece que para muchos el primer problema de la

oracion es la cuestion de las técnicas para entrar en ella, llama la atencion
que Jesus no diera muchas instrucciones sobre esto. Para El es mas

13 Catecismo de la Iglesia Catédlica, n. 2603: «Su conmovedor “;Si, Padre!” expresa el fondo de su
corazon, su adhesion al querer del Padre, de la que fue un eco el “Fiat” de su Madre en el momento de su
concepcion y que preludia lo que dira al Padre en su agonia. Toda la oracion de Jesls esta en esta
adhesion amorosa de su corazon de hombre al “misterio de la voluntad” del Padre (Ef 1, 9)».



importante la sencillez exterior y la sinceridad interior. Esta es la clave para
entender las breves indicaciones del Sefior a los discipulos sobre como orar
que encontramos en los textos evangélicos: no se puede separar la vida y la
oracion (cf. Mt 7,21); por eso, para presentar la ofrenda en el altar, es
necesario estar en paz con los hermanos (cf. Mt 5, 23-25); la oracién que
nace del amor de Dios incluye pedir por los perseguidores (cf. Mt 5, 44);
para orar en lo secreto, donde solo el Padre lo ve, no se necesitan muchas
palabras (cf. Mt 6, 6-8); pedir perdon a Dios exige perdonar desde el fondo
del corazén a los enemigos (cf. Mt 6, 14-15); para que la oracidn sea eficaz,
hay que confiar en que ya se ha recibido lo que se ha pedido (cf. Mc 11,
24); es necesario orar siempre sin cansarse (cf. Lc 11, 5-13; 18, 1); la
oracion que llega a Dios nace de un corazon humilde (cf. Lc 18, 9-14); el
cristiano reza en el Nombre de Jesus (cf. Jn 14, 13-14).

25. Entre todas las ensefanzas de Jesus sobre la oracion destaca el
Padrenuestro (cf. Mt 6, 9-13; Lc 11, 1-4). La oracion del Sefior es la propia
del Hijo; la de los discipulos, la de quienes por gracia son hijos en el Hijo
y, por eso, pueden dirigirse a Dios llamandole Padre. El cristiano reza el
Padrenuestro con los mismos sentimientos filiales de Cristo, que no vino a
hacer su voluntad, sino a cumplir la voluntad del Padre que le habia
enviado. Las tres primeras peticiones orientan el corazon del cristiano hacia
Dios desde las mismas actitudes de amor y obediencia de Cristo. Si “lo
propio del amor es pensar primeramente en Aquel que amamos™*, lo
primero que aflora en la oracion no es el “yo” del discipulo, sino el deseo
de que el nombre “de Dios” sea santificado, de que venga “su” reino y de
que “su” voluntad, que no es otra que “todos los hombres se salven y
lleguen al conocimiento de la verdad” (1Tim 2, 2-3), se cumpla asi en la
tierra como en el cielo. El discipulo que vive con el deseo ardiente de
buscar el Reino de Dios y su justicia (cf. Mt 6, 33), lo primero que expresa
en su oracion es ese deseo y esto la convierte en un grito de amor a Dios y
de confianza en El.

26. Las otras cuatro peticiones de la oracion dominical nacen de un corazon
que se sabe pobre y que con esperanza se dirige al Padre misericordioso en
actitud suplicante, pidiendo por las propias necesidades y las de los
demas'. El discipulo no esta fuera del mundo, pero sabe que, a pesar de
todas sus posibles riquezas, es una criatura necesitada de la providencia y

14 Catecismo de la Iglesia Catdlica, n. 2804.

15 FRANCISCO, Exh. ap. Gaudete et exsultate, n. 154: «La suplica de intercesion tiene un valor particular,
porque es un acto de confianza en Dios y al mismo tiempo una expresion de amor al préjimo... La
oracion serd mas agradable a Dios y mas santificadora si en ella, por la intercesion, intentamos vivir el
doble mandamiento que nos dejo Jesus. La intercesion expresa el compromiso fraterno con los otros
cuando en ella somos capaces de incorporar la vida de los demas, sus angustias mas perturbadoras y sus
mejores suefios. De quien se entrega generosamente a interceder puede decirse con las palabras biblicas:
“Este es el que ama a sus hermanos, el que ora mucho por el pueblo” (2 M 15,14)».

10



del amor del Padre. Desde su pobreza y fragilidad pide por “nosotros”, por
todos los hombres del mundo, para que Dios los sostenga en el tiempo de la
peregrinacion, perdone sus faltas, les dé fortaleza en la tentacion y los libre
del Maligno, la mayor amenaza para la salvacion de la humanidad, asi
como el origen de todos los males, de los que es autor e instigador.

27. La oracién dominical constituye el modelo y la norma de la oracidén
auténticamente cristiana, porque, en palabras de san Agustin, “si vas
discurriendo por todas las plegarias de las santa Escritura, creo que nada
hallards que no se encuentre y contenga en esta oracion dominical. Por eso,
hay libertad para decir estas cosas en la oracidon con unas u otras palabras,
pero no debe haber libertad para decir cosas distintas™!®.

¢) La meta de la oracion cristiana

28. “Por tu inmensa gloria te alabamos, te bendecimos, te adoramos, te
glorificamos, te damos gracias”. La oracion cristiana es un gesto gratuito de
reconocimiento a Dios, y no se puede instrumentalizar con otras
finalidades. El centro y la meta es siempre Dios, a cuyo encuentro se
encamina la vida del hombre. Sin fe, esperanza y caridad no podemos
llegar a El y sin oraciéon no podemos creer, esperar y amar. En palabras de
san Agustin, “la fe, la esperanza y la caridad conducen hasta Dios al que
ora, es decir, a quien cree, espera y desea”!’.

29. El discipulo sabe que, habiendo seguido al Sefior, su presente y su futuro,
como el de su Maestro, estan en las manos del Padre. Esto le da una gran
confianza en medio de las pruebas y dificultades de la vida, porque le
permite “no andar agobiado”, ni “afanarse” por el cuerpo ni por el vestido
ni por lo que va a comer o beber, ni por el mafnana (cf. Mt 6, 25-34). De
este modo, la vida se convierte en un auténtico camino de fe y de confianza
en Dios. Esta actitud fundamental se expresa y se alimenta en la oracion, en
la que se entra, a su vez, “por la puerta estrecha de la fe”'*, que no es otra
cosa que “una adhesion filial a Dios, mas alla de lo que nosotros sentimos y
comprendemos”!. Por esa adhesion filial, el creyente no duda de la verdad
de su Palabra y de sus promesas, confia en El y le obedece. Esta “audacia
filial”?® se pone a prueba principalmente en la tribulacion y lleva a vivir
con la seguridad de que, si en algin momento, Dios no concede lo que le
pedimos, no es porque se haya olvidado de nosotros, sino porque nos
quiere dar “bienes mayores™!. Si la oracion es un acto de confianza en

16 SAN AGUSTIN, Carta 130, a Proba, 12.

17 Ibid., 13.

18 Catecismo de la Iglesia Catdlica, n. 2656, 2609.
19 Ibid., n. 2609.

20 Ibid., n. 2610.

21 SAN AGUSTIN, Carta 130, a Proba, 14.

11



Dios, la perseverancia en ella es el signo mas claro de una fe viva, ya que
“orar es llamar con corazén perseverante y lleno de afecto a la puerta de
Aquel que nos escucha”. El abandono de la oracion, por el contrario, es
manifestacion de una fe débil e inconstante. Consciente de la debilidad y
fragilidad de su fe, el cristiano sabe que necesita orar para que el Sefior
aumente su fe y le conceda la gracia de perseverar en ella.

30. La oracion es necesaria para crecer en la esperanza®. Todos los seres

31.

humanos albergamos en nuestro corazén pequefias esperanzas. En realidad,
todos esos deseos remiten algo mas basico que los explica todos: “En el
fondo, queremos s6lo una cosa, la «vida bienaventurada», la vida que
simplemente es vida, simplemente felicidad”®*. En las pequefias esperanzas
de la vida cotidiana, los seres humanos proyectamos nuestro anhelo de
felicidad y de salvacion, nuestra esperanza de llegar a una vida en plenitud.
La meta verdadera es la Vida eterna que, en palabras del Sefior, consiste en
“que te conozcan a ti Unico Dios verdadero y a tu enviado, Jesucristo” (Jn
17, 3). Solo en el conocimiento de Dios y de Jesucristo se veran colmados
todos los anhelos del ser humano: “Quien no conoce a Dios, aunque tenga
multiples esperanzas, en el fondo esta sin esperanza, sin la gran esperanza
que sostiene toda la vida®®. La oracion es el lugar privilegiado para
mantener la esperanza y crecer en ella incluso en aquellas situaciones en las
que humanamente parece que no hay motivos para seguir esperando. En
esos momentos, la oracion nos da la certeza de que no estamos solos, de
que somos escuchados, de que hay una Esperanza absoluta, aunque no se
realicen muchas de las esperanzas concretas y parciales que jalonan nuestra
vida. Ademas, la oracion nos hace crecer en el deseo de la Vida eterna,
purifica nuestro corazén y lo ensancha para que sea capaz de recibir el Don
prometido?®. Necesitamos orar para centrarnos en la verdadera meta de la
esperanza, para perseverar en ella y disponernos a acoger el don de Dios?’.

Para Santa Teresa de Jesus, la oracion es ‘“‘tratar de amistad, estando
muchas veces tratando a solas con quien sabemos que nos ama”?®,
Recordando el amor de Dios se crece en el amor a Dios, ya que “amor saca

2 Ibid., 10.

23 BENEDICTO XVI, Carta enc. Spe salvi, n. 32. La oracion es uno de los lugares privilegiados para el
aprendizaje de la esperanza.

24 Ibid., n. 11.

% Ibid., n. 27.

26 Cf. ibid., n. 33: “[Agustin] define la oracién como un ejercicio del deseo. El hombre ha sido creado
para una gran realidad, para Dios mismo, para ser colmado por El. Pero su corazén es demasiado pequefio
para la gran realidad que se le entrega. Tiene que ser ensanchado. «Dios, retardando [su don], ensancha el
deseo; con el deseo, ensancha el alma y, ensanchandola, la hace capaz [de su don]» (Homilia sobre la
Primera Carta de San Juan)”.

27 Ibid., n. 34: “Asi nos hacemos capaces de la gran esperanza y nos convertimos en ministros de la
esperanza para los demas: la esperanza en sentido cristiano es siempre esperanza para los demas”.

28 Libro de la Vida, cap. 8, 5.

12



amor”?’, Santa Teresa del Nifio Jesus describe su experiencia de oracion
con estas sencillas palabras: “Para mi la oracion es un impulso del corazon,
una sencilla mirada lanzada al cielo, un grito de gratitud y de amor tanto en
medio del sufrimiento como en medio de la alegria. En una palabra, es algo
grande, algo sobrenatural que me dilata el alma y me une a Jesus™’. Este
amor “ha sido derramado en nuestros corazones con el Espiritu Santo que
se nos ha dado” (Rom 5, 5). El Espiritu es el Don cuyo deseo queria el
Sefor suscitar en el corazon de la Samaritana al dirigirse a ella diciéndole:
“Si conocieras el don de Dios...” (Jn 4, 10). El siembra en nosotros la
semilla del amor a Dios que se alimenta en la plegaria y es también el
maestro interior para conducirnos al Padre: “El Espiritu acude en ayuda de
nuestra debilidad, pues nosotros no sabemos pedir lo que nos conviene;
pero el Espiritu mismo intercede por nosotros con gemidos inefables”
(Rom 8, 26). Enviado a nuestros corazones, nos hace gritar “Abba” (cf.
Rom 8, 14-16; Gal 4, 6). La vida de oracion es obra del Espiritu Santo en el
corazon del creyente. El nos guia interiormente para que lleguemos a entrar
en lo mas profundo de la misma vida del Dios Trinitario que es amor. En el
Espiritu y por medio de Cristo, nos dirigimos al Padre. La forma trinitaria
es tan esencial en la oracion cristiana como en la confesion de fe. El Dios
en quien el hombre hallard el descanso no es un ser impersonal, sino el
Padre que se ha acercado a nosotros en el Hijo y en el Espiritu para que
podamos compartir con El la grandeza de su amor.

32. Creciendo en la fe, la esperanza y el amor a Dios por medio de la oracidn,
el cristiano se ejercita en la vivencia de su relacion filial con El. Ahora
bien, no podemos olvidar que, cuando es auténtica, la oracion cristiana
lleva consigo inseparablemente el amor a Dios y el amor al projimo. La
relacion sincera con Dios se debe verificar en la vida®!. Es un culto vacio y
una falsa piedad la que se desentiende de las necesidades de los demads. Por
eso, toda forma de espiritualidad que conlleve un desprecio de nuestro
mundo y su historia, en particular de aquellos que mas sufren, no es
conforme con la fe cristiana. La verdad de la oracidn cristiana y del amor a
Dios al que ella conduce se muestra en el amor y la entrega a los hermanos.
El precepto del amor a Dios y al prjimo anima también la misién

2 [bid., cap. 22, 14.

30 Manuscritos autobiogrdficos, manuscrito C, 25r-25v.

31 El Papa Francisco, en la Exh. ap. Gaudete et exsultate, insiste en los mismo en varias ocasiones: “La
oracion es preciosa si alimenta una entrega cotidiana de amor. Nuestro culto agrada a Dios cuando alli
llevamos los intentos de vivir con generosidad y cuando dejamos que el don de Dios que recibimos en él
se manifieste en la entrega a los hermanos... El mejor modo de discernir si nuestro camino de oracion es
auténtico sera mirar en qué medida nuestra vida se va transformando a la luz de la misericordia” (n. 104-
105; cf. también n. 26; 100). Véase BENEDICTO X VI, Carta enc. Spe salvi, 33: “Rezar no significa salir de
la historia y retirarse en el rincon privado de la propia felicidad. En la oracion, el hombre ha de aprender
qué es lo que verdaderamente puede pedirle a Dios, lo que es digno de Dios. Ha de aprender que no puede
rezar contra el otro. Ha de aprender que no puede pedir cosas superficiales y banales que desea en ese
momento, la pequefia esperanza equivocada que lo aleja de Dios™.

13



evangelizadora de la Iglesia para que todos los hombres se salven, segun la
voluntad divina*2. Por eso la oracion y la caridad son el alma de la mision,
que nos urge a compartir la alegria del Evangelio, el tesoro del encuentro
con Cristo®*.

d) La forma eclesial de la oracion

33. Cuando el cristiano ora, lo hace siempre como miembro del Cuerpo
mistico de Cristo que es la Iglesia. De ella recibe inseparablemente la vida
de la gracia y el lenguaje de la fe: “Como una madre que ensefia a sus hijos
a hablar y con ello a comprender y a comunicar, la Iglesia, nuestra Madre,
nos ensena el lenguaje de la fe para introducirnos en la inteligencia y en la
vida de la fe**. Si la Iglesia es el lugar donde se recibe la fe, es también el
ambito privilegiado donde se aprende a orar: “por una transmision viva (la
sagrada Tradicion), el Espiritu Santo, en la Iglesia creyente y orante,
ensefia a orar a los hijos de Dios™. Y del mismo modo que la transmision
de la fe no es posible mas que aprendiendo su lenguaje, asi el aprendizaje
de la oracion requiere rezar con la Iglesia y en la Iglesia: “En la tradicion
viva de la oracion, cada Iglesia propone a sus fieles el lenguaje de su
oracion”*¢. El aprendizaje de la oracion solo es posible en el ambito de la
iniciacion cristiana, que debe comenzar en el seno de familia, donde “la fe
se mezcla con la leche materna™’.

34. Para la asimilacion del lenguaje eclesial de la oracion se necesita, en
primer lugar, “la lectura asidua de la Escritura”, a la que “debe acompafiar
la oracién para que se realice el didlogo de Dios con el hombre™®, pues “a
Dios hablamos cuando oramos, a Dios escuchamos cuando leemos sus
divinas palabras™. La oracion cristiana es iniciativa de Dios y escucha del
hombre. En esto se distingue radicalmente de cualquier otro tipo de
meditacion*. Desde sus inicios, la comunidad cristiana ha rezado con los
Salmos, aplicdndolos a Cristo y a la Iglesia: en su variedad, reflejan todos

32 Decreto Apostolicam Actuositatem sobre el Apostolado de los laicos, 3.

33 Exh. ap. Evangelii gaudium, 8: “Solo gracias a ese encuentro —o reencuentro— con el amor de Dios, que
se convierte en feliz amistad, somos rescatados de nuestra conciencia aislada y de la autorreferencialidad.
[...] Alli esta el manantial de la accion evangelizadora. Porque, si alguien ha acogido ese amor que le
devuelve el sentido de la vida, ;como puede contener el deseo de comunicarlo a otros?”.

34 Catecismo de la Iglesia Catélica, n. 171.

35 Ibid., n. 2651.

36 Ibid., n. 2663; Cf. BENEDICTO XVI, Carta enc. Spe salvi, n. 34: “Ha de estar guiada e iluminada una y
otra vez por las grandes oraciones de la Iglesia y de los santos, por la oracion litirgica, en la cual el Sefior
nos ensefia constantemente a rezar correctamente”.

37 FRANCISCO, Homilia. Misa en el Parque de los Samanes (Guayaquil, 6 de julio de 2015).

38 Catecismo de la Iglesia Catélica, n. 2653.

39 Concilio Vaticano II, Constitucion dogmética Dei Verbum, sobre la Divina Revelacion, n. 25.

40 FrRANCISCO, Exh. ap. Gaudete et exsultate, n. 149: “La oracién confiada es una reaccion del corazon
que se abre a Dios frente a frente, donde se hacen callar todos los rumores para escuchar la suave voz del
Sefior que resuena en el silencio”.

14



los sentimientos y situaciones de la vida de Jesus y de sus discipulos*!. La
practica de la “lectio divina”, recomendada por la Iglesia, introduce al
creyente en la historia de la salvacioén y personaliza la relacion salvifica de
Dios con su Pueblo. El lenguaje eclesial de la oracidén se encuentra sobre
todo en la sagrada liturgia. El creyente “interioriza y asimila la liturgia
durante su celebracion y después de la misma”*?. De este modo, al unir la
oracion personal y la liturgia, evita caer en el peligro de un subjetivismo
que reduce la oracién a un simple sentimiento sin contenido objetivo. El
centro de la vida litlrgica lo constituye el sacramento de la Eucaristia,
“fuente y culmen de toda la vida cristiana™ vy, por ello, la oracién mas
importante de la Iglesia. El encuentro sacramental con el amor de Dios en
su Palabra y en el Cuerpo y la Sangre de Cristo que se vive en la Santa
Misa se prolonga en la adoracion eucaristica**. El lenguaje eclesial de la
oracion se adquiere también entrando en contacto con los festigos que, bajo
la accion del Espiritu Santo, han hecho posible “la tradicion viva de la
oracion, por el testimonio de sus vidas, por la transmision de sus escritos y
por su oracién hoy”*®. Ciertamente no hay una Unica espiritualidad
cristiana. A lo largo de la historia de la Iglesia se han desarrollado diversas
espiritualidades. Todas ellas “participan de la tradicion viva de la oracion y
son guias indispensables para los fieles. En su rica diversidad, reflejan la
pura y tnica luz del Espiritu Santo”4,

35. Lo mas importante en la plegaria “es la presencia del corazon ante Aquel a
quien hablamos en la oracion™. Si la naturaleza humana tiene un caracter
inseparablemente corpdreo-espiritual, el ser humano tiene necesidad de
expresar externamente sus sentimientos. La oracion vocal, tan plenamente
humana, es “un elemento indispensable de la vida cristiana™*®. No se puede
oponer a la oracion interior. Ambas se necesitan mutuamente, porque los
seres humanos no podemos prescindir del lenguaje a la hora de pensar y de
expresarnos; y porque la oracion vocal, en la medida en que ayuda al orante
a tomar conciencia de Aquel a quien estd hablando “se convierte en una
primera forma de oracion contemplativa™®. La invocacion del nombre de
Jesus, tan arraigada en el oriente cristiano, ha sido llamada con razon la
oracion del corazon, porque nadie puede pronunciar con los labios el

41 Cf. SAN AMBROSIO, Comentario sobre el salmo 1: CSEL 64, 7.9-10.

42 Catecismo de la Iglesia Catdlica, n. 2655.

43 CoNcILIO VATICANO 11, Constitucion dogmatica Lumen Gentium sobre la Iglesia, 11.

4 Cf FRrRANCISCO, Catequesis (15 noviembre 2017); cf. también Catecismo de la Iglesia Catdlica, n.
2643: “La Eucaristia contiene y expresa todas las formas de oracion: es la «ofrenda pura» de todo el
Cuerpo de Cristo a la gloria de su Nombre (cf MI 1, 11); es, segun las tradiciones de Oriente y de
Occidente, «el sacrificio de alabanzay”.

4 Catecismo de la Iglesia Catdlica, n. 2683.

4 Ibid., n. 2684.

47 Ibid., n. 2700.

8 Ibid., n. 2701.

4 Ibid., n. 2704.

15



nombre de Jesus sin tener su Espiritu (cf. 1 Cor 12,3)*°. Junto a la oracion
vocal, esta la meditacion. En ella el orante busca comprender las exigencias
de la vida cristiana y responder a la voluntad de Dios. La meditacion
cristiana no consiste Unicamente en analizar los movimientos del propio
interior, ni termina en uno mismo, sino que nace de la confrontacion de la
propia vida con la voluntad de Dios que se intenta conocer a través de las
obras de la creacion y de su Palabra, plenamente revelada en Cristo. En la
contemplacion, las palabras y los pensamientos dejan paso a la experiencia
del amor de Dios: el orante centra su mirada de fe y su corazén en el Senor
y crece en su amor. Por ello, la oracién contemplativa es, propiamente
hablando, “la oracion del hijo de Dios, del pecador perdonado que
consiente en acoger el amor con el que es amado y que quiere responder a
¢l amando mas todavia™!; es al mismo tiempo “la expresién mas sencilla
del misterio de la oracion™? y su culmen, porque en ella llegamos a la
unidn con Dios en Cristo.

36. La oracion también es combate® y supone un esfuerzo para superar las
dificultades que aparecen en el camino. Los grandes maestros de la
espiritualidad cristiana, para ayudar a perseverar en el camino de la oracion
y superar los obstaculos, han sugerido distintas técnicas y han descrito las
varias etapas. En lo referente a las técnicas, a las que tanta importancia se
da actualmente, debemos recordar de nuevo que mas importante que una
oracion formalmente bien hecha, es que vaya acompafiada y sea expresion
de la autenticidad de la vida. De todos modos, la oracion cristiana ha ido
generando diversos métodos para ponerse en presencia de Dios con
actitudes corporales y mentales, que no pretenden simplemente descubrir
virtualidades escondidas en la persona, sino “abrirse en humildad a Cristo y
a su Cuerpo mistico, que es la Iglesia™*. Estas técnicas, al igual que las que
provienen de tradiciones ajenas al cristianismo, “pueden constituir un
medio adecuado para ayudar a la persona que hace oracion a estar
interiormente distendida delante de Dios, incluso en medio de las
solicitaciones exteriores™>. Pero nunca se pueden confundir las
sensaciones de quietud y distension o los sentimientos gratificantes que
producen ciertos ejercicios fisicos o psiquicos con las consolaciones del

50 Entre las practicas de oracion vocal recomendadas por la Iglesia hay que mencionar el rezo del Santo
Rosario: SAN PABLO VI, Exhortacion apostolica Marialis cultus, para la recta ordenacion y desarrollo del
culto a la Santisima Virgen Maria (2 febrero 19974); SAN JUAN PABLO II, Carta apostolica Rosarium
Virginis Mariae, sobre el Santo Rosario (16 octubre 2002).

I Catecismo de la Iglesia Catélica, n. 2712.

52 Jbid., n. 2713.

53 FRANCISCO, Exh. ap. Gaudete et exsultate, n. 158-162: “La vida cristiana es un combate permanente...
Para el combate tenemos las armas poderosas que el Sefior nos da: la fe que se expresa en la oracion, la
meditacion de la Palabra de Dios, la celebracion de la Misa, la adoracion eucaristica, la reconciliacion
sacramental, las obras de caridad, la vida comunitaria, el empefio misionero”.

> SAN JUAN PABLO 1, Homilia en IV Centenario de la muerte de Santa Teresa de Jesiis (Avila, 1 de
noviembre de 1982).

55 Carta Orationis formas, 28.

16



Espiritu Santo. Esto “constituye un modo totalmente erroneo de concebir el
camino espiritual™®,

37. En lo referente a las etapas en el camino de perfeccion, muchas escuelas
de espiritualidad cristiana han adoptado el esquema de las tres vias
(purificacion, iluminacién y union). Este esquema debe entenderse siempre
desde los supuestos de la fe cristiana: la “blisqueda de Dios mediante la
oracion debe ser precedida y acompafiada de la ascesis y de la purificacion
de los propios pecados y errores, porque, segun la palabra de Jesus,
solamente «los limpios de corazon veran a Dios» (Mt 5, 8)”°7. Quien se ha
purificado, por la iluminacion de la fe, que ayuda a comprender la
dimension mas profunda de los misterios confesados y celebrados por la
Iglesia, es conducido al conocimiento interno de Cristo, que no consiste
inicamente en saber cosas acerca de El, sino en un conocimiento
impregnado por la caridad. Finalmente, el cristiano que persevera en la
oracion puede llegar a tener, por gracia de Dios, una experiencia particular
de unidn. Esta es inseparable y se fundamenta siempre en la uniéon con Dios
que se realiza objetivamente en el organismo sacramental de la Iglesia,
como lo demuestra la tradicion de los grandes santos. Cualquier misticismo
que, rechazando el valor de las mediaciones eclesiales, oponga la union
mistica con Dios a la que se realiza en los sacramentos, especialmente en el
Bautismo y la Eucaristia o que lleve a pensar que los sacramentos son
innecesarios para las personas “espirituales”, no puede considerarse
cristiano.

38. La Santisima Virgen Maria, Madre y modelo eminente de la Iglesia, es
también para todos los cristianos ejemplo logrado de oracion. En el tiempo
que precede a la Anunciacidn, su plegaria la lleva a prestar atencion a las
cosas de Dios y a crecer en el deseo de entregarse totalmente a El en el
cumplimiento de su voluntad; cuando recibe el anuncio del Angel,
manifiesta su consentimiento para que se cumpla en Ella la Palabra que le
ha sido anunciada y se ofrece a Dios como su humilde esclava (Lc 1, 38);
en su cantico de alabanza manifiesta su alegria en el Sefior, no solo por lo
que ha hecho en Ella, sino porque por medio de su Hijo se realiza la
salvacion de toda la humanidad (Lc 1, 46-55); en los acontecimientos de la
infancia del Sefior conservaba y meditaba todo en su corazon (Lc 2, 19),
acogia las gracias que Dios le daba por medio de su Hijo y se disponia a
responder con mas generosidad; mirando a Jesucristo veia en actitud
contemplativa al Hijo de Dios hecho hombre y era introducida como nadie

56 Carta Orationis formas, 28.

57 BENEDICTO X VI, Carta enc. Spe salvi, n. 33: “[La oracion] ha de purificar sus deseos y sus esperanzas.
Debe liberarse de las mentiras ocultas con que se engafia a si mismo: Dios las escruta, y la confrontacion
con Dios obliga al hombre a reconocerlas también. ... El encuentro con Dios despierta mi conciencia para
que ésta ya no me ofrezca mas una autojustificacion ni sea un simple reflejo de mi mismo”; Cf. Carta
Orationis formas, 18.

17



lo ha sido jamas en la misma vida de la Trinidad; en Cana de Galilea se
muestra como una mediadora eficaz ante su Hijo y su intercesion provoca
que el Sefior comience a realizar los signos que manifiestan la llegada de la
hora de la salvacion (Jn 2, 1-10); al pie de la cruz hace suyas las palabras
de Jesus y en su corazon las transforma en su propia oracion; en la espera
del Espiritu Santo ora con la Iglesia (Hech 1, 14) haciendo suyas todas sus
necesidades, y ora por ella para que no desfallezca en su mision. Ella, con
su testimonio, ha sido para tantos maestros de oracion el verdadero modelo
de discipulo orante.

V. Conclusion

39. “La gloria de Dios consiste en que el hombre viva, y la vida del hombre es
la vision de Dios™®. La sed de Dios que acompafia la existencia de todo ser
humano se saciara finalmente cuando pueda contemplarlo cara a cara.
Mientras tanto, la oracion, expresion de este deseo de Dios “en medio de
nuestra vida cotidiana™’, es necesaria para perseverar en el camino de la
santidad®, a la que todos estamos llamados por voluntad de Dios (1 Tes 4,
3) y “sin la cual nadie vera al Seiior” (Heb 12, 14). Ese es el verdadero
objetivo de cualquier introduccion a la vida de plegaria.

40. En esta nota hemos querido recordar los elementos esenciales que no
pueden faltar en la iniciacidn a la oracidn cristiana. Exhortamos, pues, a los
sacerdotes, personas consagradas, catequistas, a las familias cristianas, a los
grupos parroquiales y movimientos apostolicos, a los responsables de
pastoral de los centros educativos, a quienes estan al frente de casas y
centros de espiritualidad, cuya misién en la Iglesia consiste en ayudar a los
cristianos a crecer en la vida interior, a que tengan en cuenta estos
principios y no se dejen “arrastrar por doctrinas complicadas y extrafias”
(Heb 13, 9) que desorientan al ser humano de la vocacion ultima a la que
ha sido llamado por Dios, y llevan a la pérdida de la sencillez evangélica,
que es una caracteristica fundamental de la oracién cristiana.

Los obispos de la Comision Episcopal para la Doctrina de la Fe
Presidente: Excmo. y Rvdmo. Sr. D. Enrique Benavent Vidal, Obispo de Tortosa

Miembros: Excmo. y Rvdmo. Sr. D.

Agustin Cortés Soriano, Obispo de Sant Feliu de Llobregat

8 SAN IRENEO DE LYON, Tratado contra las herejias, 1V, 20, 7: PG 7,1037.

39 FRANCISCO, Exh. Ap. Gaudete et exsultate, n. 149.

60 Ibid.,, n. 147: “La santidad estd hecha de una apertura habitual a la trascendencia, que se expresa en la
oracion y en la adoracion... No creo en la santidad sin oracion”.

18



Luis Quinteiro Fiuza, Obispo de Tui-Vigo

José Yanguas Sanz, Obispo de Cuenca

Juan Antonio, S.J. Martinez Camino, Obispo Auxiliar de Madrid
Alfonso Carrasco Rouco, Obispo de Lugo

Francisco Simon Conesa Ferrer, Obispo de Menorca

19



